
 

Wadi AlShatti University 

 Journal of Human Sciences 

 

 
 

 مجلة جامعة وادي الشاطئ  
 للعلوم الإنسانيَّة 

Vol. -1, No. -2July- December, 2025, P63-73 ISSN: 3105-8779 73-63 ص ،2025 ،ديسمبر -ولييو ، 2، الإصدار1المجلد 
 

 ديسمبر  –، يوليو 2، الاصدار1مجلة جامعة وادي الشاطئ للعلوم الإنسانيَّة المجلد 
63 

 .2025-12-30تاريخ النشر: . 2025-12-25تاريخ القبول: . 2025-12-09تاريخ انهاء التعديلات:  . 2025-09-27تاريخ التسليم:

 

The impact of Islamic terminology on language development (A pragmatic-semantic 

approach) 
Ahmed Emhemed Ali Jumaa  

Faculty Member, Department of Arabic Language Faculty of Education, Wadi Al-Shati University 

A B S T R A C T 
The idea for this research stemmed from considering the Islamic terms that the Holy Quran enriched in the Arabic 

language as a significant aspect of the language's semantic development. This development involved adding meanings 

previously unknown to the Arabs, such as angels, faith, disbelief, believer, and hypocrite, or imbuing them with new 

connotations beyond their original meanings, such as prayer, pilgrimage, and fasting. 

This development was not merely accidental; rather, it aimed to establish objectives that would fulfill the interests of 

people in this life and hereafter, in the immediate present and the future. Scholars have termed these objectives of 

Islamic law (maqasid al-shari'ah) and their rulings related to the actions of those legally responsible, whether by 

obligation, choice, or legal stipulation, as ordained by God. This had a clear impact on the emergence of both the 

linguistic and legal meanings, as manifested in usage, necessitating research in several fields, including linguistics, 

discourse theory, Qur'anic exegesis, and Hadith. 

Keywords:-  Islamic - Usage - Legality - Objectives - Context . 
 

ر اللُّغة )مُقاربةٌ دلاليَّةُ تداوُليَّةٌ(  أثرُ دَلالةِ الألفاظِ الإسلاميَّة في تطوُّ
                       أحمد إمحمد جمعة 

جامعة وادي الشاطئ، ليبيا ، كلية التربية ، اللغة العربية  سمق
 الملخص 

ر  انبثقتْ فكرةُ هذا البحثِ من اعتبارِ الألفاظ الإسلاميَّة التي أمدَّ القرآنُ الكريمُ بها اللغةَ العربيَّةَ مظهرًا مهمًّا من مظا هر التطوُّ
بشَحْنَها الدَّلاليّ للغة؛ بما أضفاه عليها من المعاني التي لم تكن العربُ تعرفُها كالملائكة والإيمان والكفر، والمؤمن والمنافق، أو  

 .بإيحاءات جديدة غير تلك التي كانت تحيلُ إليها، كالصلاة، والحج والصيام
دفة؛ بل كان يهدفُ إلى تأصيلِ مقاصد تتحقَّقُ بها مصالحُ النَّاس في الدنيا والآخرة، في العاجل   رُ محضَ الصُّ ولم يكن ذلك التطوُّ

ا الله والآجل. وهو ما أسماه العلماءُ بالمقاصد الشرعيَّة وأحكامها المتعلِّقة بأفعال المكلَّفين اقتضاءً أو تخييرًا أو وضعًا، كما أوجبه
 . بها
ن  ممَّا كان له الأثرُ البيِّنُ في ظهور المعنى اللغويّ، والمعنى الشرعيّ، المُتمثِّلُ في الاستعمالَ ممَّا اقتضى البحث في العديد م  

 .المجالات منها اللغويَّة وقوانين الخطاب، والتفسير القرآني والحيث الشريف
 الوضع   -المقاصد    - الشرعية    -الاستعمال     -: الإسلاميَّة  : الكلمات المفتاحية 

 

   المقدمة
أحدث الإسلالالالالالام بنلول القرآن الكريم تغيُّرًا كبيرًا في حياة العرب الاجتماعية والعقلية والدينية، وكان ذلك بفعل    

اللغلالاة الراةيلالاة التي نلل بهلالاا القرآن الكريم؛ فلالاأثَّرت في النفوس وأعجلت العقول عن الإتيلالاان بمثللالاه، على الرغم من  
نْسُ وَاَلْجِنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ   -تعالى-قالأنهم كانوا أسلالااطين الفصلالااحة والبلاغة والبيان،   ﴿ قُلْ لَئِنْ اجْتَمَعَتْ اَلْإِ

 .(88هَذَا اَلْقُرْآنِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيرًا﴾)الإسراء، الآية

mailto:ah.jammuah@wau.edu.ly
https://orcid.org/0009-0004-8025-7419
mailto:ah.jammuah@wau.edu.ly
https://orcid.org/0009-0004-8025-7419


ر اللُّغ  أحمد جمعة                                                                                                 )مُقاربةٌ دلاليَّةُ تداوُليَّةٌ(ة أثرُ دلَالةِ الألفاظِ الإسلاميَّة في تطوُّ

 

64 

للالات ملالادلولات بعض  ر لغويٍّ هلالاائلالال؛ فجلالادَّت ألفلالااظت، وملالاات ألفلالااظت وتبلالادَّ واقترن التغيُّر اللالاذي أحلالادثلالاه الإسلالالالالالالالالالالالالالالام بتطوُّ
الألفاظ، واُسلالالالاتُعير بعضلالالالاها لمعانٍ جديدة، مثل: الإسلالالالالام الجنَّة الجهاد، الملائكة، وتغيَّرت مدلولات بعض الألفاظ،  

 .منافقمثل: الصلاة، التيمم الحجّ الفاسق، الكافر، ال
فانبرت أقلام العلماء والمفكرين العرب والمسلالالمين بعد تدوين القرآن الكريم لدراسلالاة ألفاظه ومعانيه؛ فظهرت علومت 
مختلفةُ، في اللغة، والتفسلالالالاير والأصلالالالاول، والكلام فأضلالالالاافت هي الأخرل طلالالالايئًا من التطوُر الدَّلاليّ بما اقتضلالالالاته من  

كثير من ألفاظ اللغة من معانيها الوضلالالالالالية إلى معانٍ أخرل  مصلالالالالاطلحات لمسلالالالالامَّياتها ومدلولات لفروعها، فانتقلت  
 .يستوجبها الاستعمال والتَّداوُل

ر اللُّغة )مُقاربةت دلاليَّةُ تداوُليَّةت(   «لذا كان هذا البحث الموسوم بعنوان:» أثرُ دَلالةِ الألفاظِ الإسلاميَّة في تطوُّ
وهَدَفَ البحثُ إلى التعريف بأهمية دراسلالاة الألفاظ الإسلالالامية في دراسلالاة العلوم المختلفة بخاصلالاة تلك التي تتعلَّق  
بالعلوم الشلالالالارعيَّة، لمعرفة مصلالالالاطلحاتها ومفاييمها وبيان مقاصلالالالادها الشلالالالارعية بسلالالالابع تغيُّر دلالتها، والتعريف بأثر  

اظ ومجالات اسلالالالالالالالاتعمالها، وما ترتَّع عليه من أثر في ثقافة  القرآن الكريم والحديث الشلالالالالالالالاريف في دلالة بعض الألف
 .المسلمين

احَبَهُ   ر اللغوي للغة العرب، وما صلالالالاَ وتكمن أهم الأسلالالالاباب في بيان أثر القرآن الكريم والحديث الشلالالالاريف في التطوُّ
 .من تغيُّر في دلالة بعض الألفاظ وأبعادها التداولية في سلوك المسلمين

أمَّا أهمية البحث فتتمثَّلُ في المقاصلالاد الشلالارعيَّة للتمييل بين دلالة الألفاظ الوضلالاليّة ودلالتها الشلالارعيَّة في مختل  
 .أنواع السياق لتُستنبطَ منها الأحكام الفقهيَّة

ر اللغة العربية؟  وما أهم مظاهر هذا التطوُّر؟ وسيجيع البحث عن السؤال المحوري، ما أثر الإسلام  في تطوُّ
وللإجابة على هذا السلالالالاؤال اُتُّبع المنهجُ الوصلالالالافيُّ القائمُ على التحليل، والاسلالالالاتقراء لنماذا من الألفاظ الإسلالالالالامية  

 .موضوع الدراسة، والقيام بتحليل دلالاتها، وبيان أثرها في الاستعمال، ومن ثَمَّ إصدار الأحكام العامة عليهما
الدراسات السابقة: تناولت دلالة الألفاظ في القرآن الكريم العديد من الدراسات وكان اهتمام جمعيها دراسة الدلالة  

 :بالمفهوم العام، وهذا يختل  مع هذه الدراسة، ومن أهمها
جامعة   -كلية الآداب   -الدلالة النفسلالالالالاية ل لفاظ في القرآن الكريم، محمد جعفر محيسلالالالالان، أُطروحة دكتوراه  .1

القادسلالالاية، تناولت دراسلالالاة عامة لدلالة الألفاظ في سلالالاياق الن، القرآني، أمَّا هذه الدراسلالالاة فإنَّها تناول دلالة الألفاظ  
 .لة أو تعميمهاالتي جاء بها القرآن، من حيث الغرابة، أو تخصي، الدلا

دللاة الألفلااظ القرآنيلاَّة)أنواعهلاا وةيمتهلاا، وكيليلاة الوقوف عليهلاا(، مركل تفسلالالالالالالالالالالالالالاير لللادراسلالالالالالالالالالالالالالاات القرآنيلاَّة، نلااق    .2
 .الباحث أنواع الدلالة: الصوتيّة، الصرفيَّة، النحويَّة وهذا يختل  بطبيعة الحال هذه الدراسة

ه("قراءة  1427التراكم الدلالي في نهج السعادة في مستدرك نهج البلاغة للشيخ محمد باقر المحمودي)تلالا  .3
دلالية في ضلالالاوء معاني النحو"، ناق  الباحث في هذا الموضلالالاوع تكتُّ  الدوال والمدلولات وتراكمها في النصلالالاوص 

وهذه دراسلالالالالالالاة النصلالالالالالالاوص   لسلالالالالالالامو والإبداعالمراد دراسلالالالالالالاتها، وما تضلالالالالالالاليه من ملايا ولطائ  تتجه بالن، إلى أفق ا
 .الإبداعية عامة وليس علاقة بألفاظ القرآن
لاليّ)مفهومه ل: التغيُّر الدَّ  .أسبابه( -المبحث الأوَّ



ر اللُّغ  أحمد جمعة                                                                                                 )مُقاربةٌ دلاليَّةُ تداوُليَّةٌ(ة أثرُ دلَالةِ الألفاظِ الإسلاميَّة في تطوُّ

 

65 

لاليّ  ر الدَّ  :المطلب الأوّل: مفهوم التطوُّ
ر: ملالاادة ارَةُ، يُقلالاال: طَوْرًا بعلالاد طَوْر أيّ: تلالاارة  بعلالاد تلالاارة، وتجمع:   المفهوم اللغويّ للتطوُّ )طَوَرَ(، هي: الطَوْرُ: التلالاَّ

ا مختلفلالالاة كلالالالُّ واحلالالاد على حلالالادة والأطوار: الحلالالاالات المختلقلالالاة )مكرم(،  أطوار...، قلالالاال ثعللالالاع: أطوارًا، أيّ: خلقلالالاً
ة: طَوَرَ(1977  .م، صفحة )مادَّ

: التَّارةُ، وهي المرة من الأفعال أو اللمان، فأُريد  رقال ابن عاطلالالالالالالالاور:»الأطوار: جمع طَوْر بفتح فسلالالالالالالالاكون، والطَّوْ 
د المرَّات والأممان إلاَّ   من الأطوار هنا ما يحصلالالالالال في المرات والأممان من أحوال مختلفة؛ لأنَّه لا يُقصلالالالالاد من تعدُّ

د بالنوع لا بالتكرار« )ابن عاطور،  د ما يحصل فيها فهو تعدُّ  .(201م، صفحة 1984تعدُّ
م اللاذي هو عكس التلاأخُّر؛ بلال هو انتقلاال   يتَّضلالالالالالالالالالالالالالاحُ من هلاذا التعريف أن دلاللاة لفد التطوُّر لا يُقصلالالالالالالالالالالالالالاد بهلاا التقلادُّ

ل والانتقال من حال إلى أخرل   .الأحوال من الأفعال واللمان، والتحوُّ
بلاة(؛ أيّ: أنلاه تغيُّرت يطرأ على دلاللاة ألفلااظ اللغلاة   رُ اللادَّلاليّ بمختل  دلاللاة الألفلااظ)مفردة أو مركَّ ويتَّصلالالالالالالالالالالالالالالالُ التطوُّ
المعيَّنلاة ومعلاانيهلاا، عبر عصلالالالالالالالالالالالالالاورهلاا المختلفلاة متى تحققلات الظروف المنلااسلالالالالالالالالالالالالالابلاة للاذللاك؛» فلااللغلاة دائملاة التطوُّر مهما  

( فيُخرِاُ الألفاظ  160م، صلافحة  1948خصلاائصلاها« )أنيس،    أّحيطت بسلاياا من الحرص عليها، والمحافظة على
من مدلولها القديم ويسلالالاتعملها لمعنى آخر تربط بينهما علاقة، وتصلالالابح بالتَّداول حقيقة في هذا المعنى الجديد بعد 

ل   .أن كانت مجامًا فيه بالمواضعة، وقد يستعمل اللفد في مدلول غريع غير مدلوله الأوَّ
ر الدَّلاليّ أن تأخذ الألفاظُ وضعاً جديداً يجذبُ مستعملي اللغة لتداولها والتعامل بها؛ فتحظى    ويترتَّعُ على التطوُّ

 .لالآخر، حتَّى لا يكاد يظهر ويندثر من الاستعما  ض بالقَبول فتُذاعُ وتنتشر، وتصبح مألوفة ويموت بع
رِ الدَّلاليّ هو الألفاظ ومعانيها التي لا تسلالالالاتقرُّ على حال؛ بل هي في تغيُّر بين   يتَّضلالالالاحُ من ذلك أنَّ ميدان التطوا
الحين والآخر؛  لأنَّ الملادلول يتغيَّرُ كلملاا حلادث تغيُّرت في العلاقلاة التي تربطلاه بلااللادال؛ فلا يظن أحلادت أنَّ اللغلاة هلااملادة  

، بل تتطوَّر وإنْ كان تطوُّرها يسلالالالالاير بطيئًا في كثير من الأحيان، ويشلالالالالامل التغيُّر  أو سلالالالالااكنة بأيّ حالٍ من الأحوال
 .(170)الأصوات، الألفاظ ومعانيها، التراكيع( )أولمان، د. ت، صفحة  كلَّ ما في اللغة

لاليّ  ر الدَّ  :المطلب الثاني: أسباب التطوُّ
ر الدَّلاليّ التي تطرأ على اللغة إلى أسلالالالاباب مختلفة ترتبط ارتباطًا وثيقًا بحياة مسلالالالاتعملي  تُعلل أهم أسلالالالاباب التطوُّ

 .تلك اللغة، منها: الأسباب الداخلية، ومنها الأسباب الخارجية
ي إلى تطوُّر دلالة الألفاظ فتنتشلالالالالار وتسلالالالالاتقرُّ في الأذهان   ومن أهم الأسلالالالالاباب الداخلية: كثرة الاسلالالالالاتعمال التي تؤدِّ
ويشلالالالالايع اسلالالالالاتعمالها، ولا يُلام مسلالالالالاتعملها بما تحيل إليه من طلالالالالاحنات إيجابية أو سلالالالالالبية؛ فتتَّجه إلى التخصلالالالالاي، أو  

م،  2002هلالالالالالالالالالالالالالالالالا   1423أو تتطوُّر في أصلالالاواتها )هلال،   التعميم أو الانتقال المجامي من الوضلالالاع إلى الاسلالالاتعمال،
 .(212صفحة 

ومن أهم الأسلاباب الخارجية: التغيُّر الاجتماعيُّ بفعل الثورات وبخاصلاة الفكرية منها وما يصلااحبه من تطوُّر في 
بًا وحياءً   .مدلولات بعض الألفاظ، أو استحداث مفاييم جديدة محلّ القديمة، والعدول عن بعضها تأدُّ

ا إلى انحطلااف ملادلول اللفد أو انخفلااضلالالالالالالالالالالالالالالاه ر اللادَّلاليّ بعلااملاة إملاَّ نبلًا ورقلاةً، أو أقلالَّ رتبلاةً   وترجع أسلالالالالالالالالالالالالالابلااب التطوُّ
لها من الاسلاتهجان إلى الرفعة والشلارف فتصلاير أقول مما كانت عليه )السلاعران،  واسلاتهجانًا، وإمَّا إلى التسلاامي بتحوُّ



ر اللُّغ  أحمد جمعة                                                                                                 )مُقاربةٌ دلاليَّةُ تداوُليَّةٌ(ة أثرُ دلَالةِ الألفاظِ الإسلاميَّة في تطوُّ

 

66 

 .في بعض الألفاظ الإسلامية (، كما230م، صفحة 1999هلا  1420
لالية والتَّداولية للألفاظ الإسلامية في القرآن الكريم  :المبحث الثاني: الأبعاد الدَّ

ل: أثر القرآن في اللغة العربية  :المطلب الأوَّ
من الألفلالااظ التي جلالااء بهلالاا القرآن ولم تكن معروفلالاة عنلالاد العرب: الجلالااهليلالاة القرآن الملائكلالاة، الجنلالاة، جهنم، ومن 
الألفاظ التي تطوَّرت دلالتها بالاسلالالاتعمال: الصلالالالاة الصلالالاوم، المسلالالالم، الكافر، المنافق، وهناك نوع من الألفاظ التي  

لسلالان سلالاواء كان ذلك لتحريم الإسلالالام لها، أو لعدم الحاجة  أهمل اسلالاتعمالها؛ حيث لم يعد اسلالاتعمالها جاريًا على الأ
إليهلاا، من ذللاك: يقول ابن فلاارس:" ومن الأسلالالالالالالالالالالالالالاملااء التي كلاانلات فلاللات بلوال معلاانيهلاا: المِرْبلااع: ربع الغنيملاة يكون  

يطَة: ما أصلااب من ال1977لرئيس القوم في الجاهلية دون أصلاحابه )مكرم(،  ة: رَبَعَ((، النَّشلاِ غنيمة  م، صلافحة )مادَّ
ة: نَشَطَ(، الفُضُول: هلالاو ما فضل من القسمة مما  1977قبل أن يصير إلى مجتمع الحيّ )مكرم(،  م، صفحة )مادَّ

د اصطفى في ق  -صلى الله عليه وسلم  -لا تصلالالالالالالاح قسمته على الغلاة، كالبعير والسكين وغيرهما، ولم نذكر الصفيّ لأن رسلالالالالالالاول الله
فيّ لما تُوفِّي رسلاول الله فَايا: جمع صلافيّ وهو ما يصلاطليه  -  صلى الله عليه وسلم  -بعض غلواته وخُ،َّ بذلك، ومال اسلام الصلاَّ ، والصلاّ

ا: الأتاوة والمكس،  رئيس القوم لنفسلاه، مثل السلايف والفرس والجارية، قبل القسلامة مع الربع الذي له ومما ترك أيضلاً
رُورَة: وهي تسلالالالالامية لمن لم يحج، لقوله رُورَة في الإسلالالالالالام، وقيل معناه: الذي يَدَعُ  ":- صلى الله عليه وسلم -والحلوان، ومنه صلالالالالاَ لا صلالالالالاَ

(، ومنه النوافج وهي  197م، صلالالالالالالالالالالالافحة  1987النكاح تبتلًا، أو الذي يحدثُ حدثًا ويلجأُ إلى الحرم" )السلالالالالالالالالالالالايوطيّ، 
الإبل التي تُسلالالالالالالالااقُ في الصلالالالالالالالاداق ومنه الأرْدَاف: "أرداف الملوك في الجاهلية بمنللة الومراء في الإسلالالالالالالالالام والردافة 

مارة وهم اللاذين يخلفهم الملوك في القيلاام بلاأمر المملكلاة، بمنلللاة الومراء في الإسلالالالالالالالالالالالالالالام، واحلادهم الرِّدف، الردافلاة كلاالو 
(؛ فلاأُهملال اسلالالالالالالالالالالالالالاتعملاال مثلال هلاذه الألفلااظ؛ لأن العلااملال الللاذان جعلا هلاذه  34م، صلالالالالالالالالالالالالالافحلاة  1995كلاالومارة )الثعلاالبيّ، 

 .الألفاظ تُبتذلُ وتنحطُ دلالتها وبذلك أهُملت 
بات التي أهملت بسلالالالالالالالابع تحريم الإسلالالالالالالالالام لها، وعدم الحاجة إليها، فيذكر منها: التحية التي كان يحيي   أما المركَّ

بها بعضهم بعضا هي: أنعِم صباحاً، وأنعِم ظلاماً فصاروا يقولون: كيف أصبحتم وكيف أمسيتم، وقولهم للسيلالالالالالالالالالاد 
المطلالالالالالالالالالالالالالااع:)أبيت اللعن( وقول العبد لسيده:)ربِّي(، وقد كانوا يخاطبون ملوكهم بالأرباب فلفد)ربّ( صار بالإسلام  

ا بالله  .(197جاحد، د، ت، صفحة " )ال-تعالى -خاصًّ
 :المطلب الثاني: البعد الدلاليُّ والتداوليٌّ للألفاظ الإسلامية في القرآن الكريم

: الألفاظ المفردة  :أوَّلاا
دة أو مدلولات ذات أركان وأسلاباب وطلاروف، لا تتسلاعُ الألفاظُ بالوضلاع   يقومُ التشلاريعُ الإسلالاميُّ على مفاييم محدَّ

ة، لذا فإنَّ المشلالالالارِّعَ يصلالالالاطفي من   اللغويِّ بحقيقة معانيها الموضلالالالاوعة للتعبير عن هذه المفاييم التشلالالالاريليَّة الخاصلالالالاَّ
اييمها الأصلية وهذه المفاييم التشريلية المركَّلة الجديدة لتعبِّر عنها،  بين مف  -إلى حد ما-اللُّغة ألفاظاً ذات علاقة

تصلالايرُ لا تمتُ إلى المعنى الاصلالاطلاحيِّ إلاَّ بسلالابع    -مع التقادُم  -ومن ثم تنقرضُ معانيها اللغويَّةُ؛ لأنَّها بالتداول
اتسلالالالالالالالالااع تلك الألفاظ إلى اسلالالالالالالالالاتيعاب المعاني الشلالالالالالالالالارعيَّة المحددة  واهن وغير مقصلالالالالالالالالاود، ومرد ذلك راجعت إلى عدم

  (111م، صفحة 1977)الدريبيّ، 
داً، أو مدلولًا تشلالاريلياً    بذا يصلالابحُ المعنى اللُّغويُّ للفد الواضلالاح غير مراد المشلالارِّع، وإنما قُصلالاد به معنى آخر محدَّ



ر اللُّغ  أحمد جمعة                                                                                                 )مُقاربةٌ دلاليَّةُ تداوُليَّةٌ(ة أثرُ دلَالةِ الألفاظِ الإسلاميَّة في تطوُّ

 

67 

ذا عناصلالالالالالالالار معنوية، وتفاصلالالالالالالالايل لا يمكن معرفتها إلاَّ من جهته؛ إذ اللفد في ذاته أضلالالالالالالالاحى خفي الدلالة على ما  
م الحقيقة العرفيَّة الشلالالالالالارعيَّة التي خاطع بها   مِّن من مفهوم تشلالالالالالاريعيّ معين، ومن هذا يتَّضلالالالالالاح أن المشلالالالالالارِّع يُقدِّ ضلالالالالالاُ

الأصلية على الدلالة اللغوية لأنَّ التشريع له عُرف خاصا    الشارع قاصداً حقائقها في عرفه هو، لا معانيها اللغوية
والمعنى العرفلالالالالالالالالالالالالالالالالالالايُّ الشلالالالارعيُّ   (270م، صلالالالافحة  1977)الدريبيّ،   تعماله لكثير من الألفاظ يخال  حقائقهاسلالالالافي ا

صلاه إذا كان عامًّا؛ أي أن   الخلالالالالالالالالالالالالالالااص للفد ليس هلالالالالالالالالالالالالالالاو تمام مدلوله اللغوي؛ بل قد يقيدُه إذا كان مطلقًا، أو يخصلاِّ
المعنى العرفيَّ للمشلالالارِّع يقوم على هجر المعنى اللُّغويّ الأصلالالاليّ، والإتيان بمفهوم جديد هو الذي يقصلالالاده المشلالالارِّع 

: "هناك معانيَ جدَّت في الشلالالارع، ولا بدَّ لها من ألفاظ"  258فحة  م، صلالالا1977)الدريبيّ،  (؛ فالأصلالالاوليون يرون أنَّ
  .(107م، صفحة 1980)طاهين، 

بة منها –والإسلالالالالالالامُ يتَّخذُ البعد اللغوي وسلالالالالالايلته لتأسلالالالالالايس البعد العقدي، لتأخذ ألفاظ اللُّغة ة المركَّ أبعادًا   –وخاصلالالالالالاَّ
(؛ لأنَّ الاسلالالاتعمال بالمفهوم  148م، صلالالافحة  2003إنسلالالاانية جديدة في إطار المجتمع الإسلالالالامي الجديد )العوف، 

طلقُ منه وهذا منطلق علماء الأصلالالاول من أنْ اللغة إمَّا وضلالالاعًا،  التداوليّ لا يُغفِل الوضلالالاع الأصلالالالي اللغويّ، بل ين
(. وهذه 133م، صلالالالافحة  2017وإمَّا اسلالالالاتعمالًا، والمهم عندهم الاسلالالالاتعمال، والوضلالالالاع هو قاعدة الانطلاق )جمعة، 

 :أمثلة منها
 .أسماء الإسلام نفسه: الإسلام، الدين، الشريعة، الشرعة -أ
 .ألفاظ اللبادات: الصلاة، اللكاة، الصوم، الحج، العمرة -ب 
، الشهيد، الأبرار، وعلى   -ا ألفلالالالالالالالالالالالالااظ ذات دلالات على الصفات الدينية ل طخاص: المسلم، المؤملالالالالالالالالالالالالان التقيُّ

 .نقيض ذلك: الكافر، المنافق، الفاسق
 .الألفاظ الدالة على أسماء القرآن: القرآن، الكتاب، الفرقان، الذكر، التنليل -د 
 .الحاقة، الطامة، الهاوية الألفاظ الدالة على عالم الغيع ومتعلِّقاته: القيامة، يوم الدين، الصاخَّة -ه
وما    347م، صلالالالالالالالالافحة  1981ألفاظ أسلالالالالالالالالاماء بعض الملائكة: رقيع، عتيد، القرين، المتلقيان )عبدالرحيم،   -و
 . (بعدها

صلالالات دلالته وبعضلالالاها جاء بها الإسلالالالام ولم  فبعض هذه الألفاظ كان معروفاً في الجاهلية وله دلالة عامة فخُصلالالاِّ
تكن معروفلاة للاديهم والبعض الآخر نُقللات دلالتلاه اللغويلاَّة إلى معلاانٍ تعلاارفهلاا مسلالالالالالالالالالالالالالاتعملو اللغلاة فتطوَّرت إلى دلاللاة 

لناس على هذه الدلالة، وإذا أريد باللفد معناه اللغوي الذي طلارعية اخت،َّ بها اللفد، مما جعله ملامماً لها، فألفه ا
لُّونَ( في قوله إِنَّ اللَََّّ   :-تعالى-وضلالالالالاع له في الأصلالالالالال فلا بلالالالالالالالالالالالالالالالالالالاد من قرينة تليل عنه اللبس والإبهام؛ فلفد)يُصلالالالالاَ

لِيمًا لِّمُوا تَسلالالالاْ لُّوا عَلَيْهِ وَسلالالالاَ ونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا صلالالالاَ لّلالالالالالالالالالالالالالالالالالالاُ (؛ فالمعنى  56)الأحلاب، الآية  وَمَلَائِكَتَهُ يُصلالالالاَ
بالخير وهذا  صلى الله عليه وسلم يدعو ذاته للإنعام على النبيّ   -تعالى  -اللغويّ)للصلالالالاة( في الآية هو الدعاء والمراد إذن: أن الله

بالمغفرة والصلالاة من   صلى الله عليه وسلم  ليمنَّ على النبي  -تعالى  -يسلاتللم الرحمة، والملائكة يُصلالُّون على النبيّ؛ أي يدعون الله
 .الهام ( 111م، صفحة 1977دعاء أيضاً )الدريبيّ،  صلى الله عليه وسلم الناس على النبي

ر الدلاليّ في مجال العلوم الشرعية؛ وذلك لأن علم الأصول علمت له  وتمثِّل هلالالالاذه الألفاظ وأمثالها جانبًا من التطوُّ
مصلالالالالالالالالالالالالاطلحاته كأي علم آخر، يسلالالالالالالالالالالالالاتخدم اللفد بمعنى خاص، فيجرده من معناه اللغوي، ويقصلالالالالالالالالالالالالاره على مدلوله 



ر اللُّغ  أحمد جمعة                                                                                                 )مُقاربةٌ دلاليَّةُ تداوُليَّةٌ(ة أثرُ دلَالةِ الألفاظِ الإسلاميَّة في تطوُّ

 

68 

  .الاصطلاحيّ 
فالأصلالالالالالالالاوليون اهتموا باللفد باعتبار ظهور دلالته على معناه وخفائها، وباعتبار دلالته على المعنى، وطرق فهم 
المعنى من اللفد، هذا القسلالالالالالالالالالام الذي يندرا تحته طرق فهم المعنى من اللفد من: دلالة اللبارة، ودلالة الإطلالالالالالالالالالاارة،  

 .(298ودلالة الن،، ودلالة الاقتضاء )طلبان، د. ت، صفحة 
وقد تنبَّه الجاحد بموهبته إلى هذا التغيُّر الدلالي، بأنَّ اسلالالالالالالالاتعمال اللفد العامّ وكثرة طلالالالالالالالايوعه في المعنى الخاص  
مع التقادم يُغيِّر دلالته، ويشلالالالاير لهذا في تلك الألفاظ الإسلالالالالاميلالالالالالالالالالالالالالالالالالالاة التي تتعلق بالعقائد أو الشلالالالاعائر الدينية" فمن  

الإسلام، واستترَ الكفر، أُخِذَ ذلك من النافقاء: وهي إحدل جِحَر اليربوع  المُحدَث المشتق اسم)المنافق( لمن رَاءّل ب
برأسه فانْتَفَقَ؛ أي خرا   يكتمها ويظهرُ غيرها، وهلالالالالالالاو موضلالالالالالالاع يرققه فلالالالالالالاإذا أتي من قبلالالالالالالال القاصعاء ضرب النافقاء

ة: نَفَقَ((، ومثل: المشلالالارك والكافر، التيمم، قال1977)مكرم(،  عِيداً طَيِّبا  :-تعالى  -م، صلالالافحة )مادَّ ﴿ فَتَيَمَّمُواْ صلالالاَ
وا ذللالالالالاك وتوخّلالالالالاوه فكثر هلالالالالاذا في الكلالالالالالام)الاستعمال( حتى  43فَامْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ﴾)النساء الآية   (؛ أي تحلالالالالارُّ

صلالاار التيمم هو المسلالاح نفسلالاه وكذلك عادتهم  وصلالانيعهم في الشلالايء إذا طالت صلالاحبته وملابسلالاتهم له" )الجاحد، 
صت دلالاتها بالإسلام: الصلاة واللكاة وألفاظ أخرل اُستحدثت  182صفحة  د، ت،  (، وملالالالالالالالالالالالان الألفلالالالالالااظ التي خُصِّ

 .مثل: الإيمان المهاجرين، الأنصار
رُ الدلاليُّ لمدلولات الحشمة والحياء فإن القرآن انتقى لها أحسن الألفاظ وأقربها إلى الاحتشام  والأدب،  أما التَّطوُّ
في التعبير عن العورات والأعمال الواجع سلالالالاترها فاسلالالالاتخدم المجام في اللفد، ثم اسلالالالاتبدال الكناية بصلالالالاريح القول، 

هُ مِنْ دُبُرٍ﴾)يوسلالالالالالالالالا ،  :-تعالى -ولهمثل اسلالالالالالالالالاتخدام كلمات: قُبُل، دُبُر، كما قي ق تْ قَمِيُصلالالالالالالالالاَ تَبَقَا الْبَابَ وَقَدَّ ﴿وَاسلالالالالالالالالاْ
هُ قُدَّ مِنْ قُبُلٍ﴾ )يوسلالالالالالالالا ، الآية25الآية ( قارب النسلالالالالالالالااء: لمس امرأته قضلالالالالالالالاى حاجته، ﴿أَوْ  26(،﴿إِنْ كَانَ قَمِيصلالالالالالالالاُ

اءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا﴾)النسلالااء، الآية تُمُ النِّسلالاَ "اللُّغات تحظر اسلالاتعمال بعض الكلمات لما   (. وذلك لأن43لَامَسلالاْ
لها من إيحاءات مكروهة، أو لدلالتها على ما يسلالالالالالالالالالالالاتقبح ذكره، وهو ما يعرف باللامسلالالالالالالالالالالالااس" )عمر، علم الدَّلالة، 

أو المحظور اللُّغويّ، ويعلادُّ هلاذا الحظر علااملًا من عواملال التغيُّر اللادلالي لأنلاه أوجلاع  (239م، صلالالالالالالالالالالالالالافحلاة 2006
البحلالاث عن لفد بلالاديلالال يكون أكثر تلُّطفلالااً، وهو في الأصلالالالالالالالالالالالالالالال إبلالادال الكلملالاة الحلالاادة بكلملالاة أقلالال حلالادةً، وأكثر قَبولًا،  

أخرل أقل وضلالالالالالالالاوحاً في دلالتها، وأكثر فالتلطُُّ  هو السلالالالالالالالابع في تغيُّر المعنى؛ لأنه أحلَّ محل هذه لألفاظ ألفاظاً 
(، وفي مثل هذا يقول الجاحد: " بأنهم سلالالالالامَّوا 140م، صلالالالالافحة مصلالالالالادر سلالالالالاابق  1948غموضلالالالالااً أو تعميه )أنيس،  

رجيع الإنسلالاان بالغائط، والطيطان: البطون التي كانوا ينحدرون فيها إذا أرادوا قضلالااء الحاجة للسلالاتر" )الجاحد، د، 
الغائط: المنخفض من الأرض أو البطن الواسلالالالالالالالالالالاع منه الذي يغيع فيه  (، وأصلالالالالالالالالالالال  182، ص 1ت، صلالالالالالالالالالالافحة مج

يغوف، أو يقال: أتى الغائط؛ لأنهم كانوا يذهبون عند قضلالالالالااء الحاجة    –إذا غاب   –البصلالالالالار، يقال:غاف في الأرض 
إلى مكان منخفض من جهة الحي ...؛ فصلالالالالاارت كناية لطيفة، ولما سلالالالالااوت الحقيقة فاسلالالالالاتهجنت، فصلالالالالاار الفقهاء  

  - (، كما في قوله669م، صلالالالالالالالافحة  1998على نفس الحدث، ويعلقونه بأفعال تناسلالالالالالالالاع ذلك" )التبريليّ،  يطلقونه  
 (.6المائدة، الآية) ﴿أَوْ كُنْتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدت مِنْكُمْ مِنَ الْغَائِطِ﴾: -تعالى

وقلالالالالالالالالالالالالالالالاد وضلالاع الثعالبيُّ فصلالالًا في ذلك سلالامَّاه)في الكناية عما يسلالاتقبحُ ذكره بما يسلالاتحسلالانُ لفظه(" أكَّد فيه أن هذا  
نة من سلالالالالانن العرب في كلامها، واسلالالالالاتشلالالالالاهد على ذلك بميات من القرآن الكريم، مثل قوله ﴿وَقَالُوا يتعال :الأمر سلالالالالاّ



ر اللُّغ  أحمد جمعة                                                                                                 )مُقاربةٌ دلاليَّةُ تداوُليَّةٌ(ة أثرُ دلَالةِ الألفاظِ الإسلاميَّة في تطوُّ

 

69 

﴿ أَوْ جَاءَ أَحَدت مِنْكُمْ مِنَ الْغَائِطِ ﴾ )المائدة، :-تعالى  -( أي: فروجهم، وقوللالالالالالالالالالالالالالالالالالالالالالاه21لِجُلُودِهِمْ﴾)فصلالالالالالالالالت، الآية:  
( كما قال:﴿ فَلَمَّا 223﴿فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّى طِئْتُمْ ﴾)البقرة، الآية:  - تعالى -:  ( كنايلالالالالاة علالالالالالالالالالان الحلالالالالادث، وقوله6الآية

اهَا﴾ )الأعراف، الآية:   .(274م، صفحة مصدر سابق، 1995( كناية عن الجماع" )الثعالبيّ، 189تَغَشَّ
بة  :ثانياا الألفاظ المركَّ

وردت في النصلالالالالالالالالالاوص القرآنية بعض التراكيع التي لم يعهدها العرب تفيد أنواعًا مختلفة من الدَّلالة، لما لها من 
كَاةَ - تعالى -: الأبعاد والمقاصلالالالاد الشلالالالارعية، منها على سلالالالابيل المثال لا الحصلالالالار، قوله لاةَ وَآَتُوا اللَّ ﴿وَأَةِيمُوا الصلالالالاَّ

(؛ فالأبعاد والمقاصلاد من هذا النلالالالالالالالالالالالالالالا،، هي وجوب إقامة الصلالاة وإيتاء  43وَارْكَعُوا مَعَ الرَّاكِعِينَ﴾) البقرة، الآية:  
 .اللكاة وأنهما ركنان من أركان الإسلام وفي هذا حكم طرعي بفرضية الصلاة واللكاة

الذي نُقلت   -الشلالالالالالارعيّ   -فهذه الألفاظ صلالالالالالاارت في الغالع مقترنة ببعضلالالالالالاها حتَّى تمل  الناس عليه، وهو المعنى
إليه، ووضلالالالالالالاعه الفقهاء للصلالالالالالالالاة واللكاة بالطريقة المعروفة، وهو المعنى الذي ينصلالالالالالالارف إليه الذهن عند ذكر هذه 

بيلالاة الآيلالاات التي وردت في القرآن الكريم تلالاأمر  الألفلالااظ. وإنَّ اللفظين)إقلالااملالاة، إيتلالااء( بجميع مشلالالالالالالالالالالالالالاتقلالااتهلالاا، وفي غلالاال
بالصلالالالالالالالالالاة، وتحث على اللكاة قد جاءا متلاممين؛ فدلالة لفد )أقام، مقيم الصلالالالالالالالالالاة، إقامة، يقيمون( ومصلالالالالالالالالااحبته  
للصلالالالالالالالالاة تفيد أداءها على الوجه الأكمل بشلالالالالالالالاروطها وأركانها، وخشلالالالالالالالاوعها، وآدابها، قال ابن عباس: إقامتها إتمام  

في فعلها  -  تعالى - والتلاوة والخشلاوع، ومعنى ذلك المحافظة عليها في أوقاتها والإخلاص ه  الركوع والسلاجود،
مع الوفاء بفضلاائلها وسلاننها، وحضلاور القلع وكافة الأعضلااء وملاممة الجماعة في الفرائض، والإكثار من النوافل 

 .(22، 1م، صفحة مج1996)الصابوني، 
ل وفي هلالاذه التعلالاديلالاة إثبلالاات  دي إليلالاه بلالاالهملة اللالاداللالاة على الجعلالاْ والإقلالااملالاة مصلالالالالالالالالالالالالالالادر أقلالاام اللالاذي هو مُعلالادَّل قلالاام، علالاُ

ه، صلافحة  1404  - م1984للمفعول)الصلالاة( والإقامة جعلها قائمة )عاطلاور( )عاطلاور، تفسلاير التحرير والتنوير،  
ضلالالالالالالاطجاع وإنما يقوم لقصلالالالالالالاد عمل  (، " وأصلالالالالالالال القيام في اللغة هو الانتصلالالالالالالااب المضلالالالالالالااد للجلوس والا231،  1ا

صعع، لا يتأتَّى من قعود، فإقامة الصلاة استعارة تبلية طبهت المواظبة على الصلوات والعناية بها جعل الشيء 
( ؛ فدلالة لفد )إقامة( الصلالالاة 231،  1ه، صلالافحة ا1404  -م 1984قائمًا" )عاطلالاور، تفسلالاير التحرير والتنوير، 

 .مشتقاته يختل  عن دلالة)الإتيان( هذا اللفد الملامم للصلاة بمختل 
بإقامتها دون مجرد الإتيان بها، فإقامة الشلالالالالالالالالايء، " هي الإتيان به مقومًا كاملا، يصلالالالالالالالالادر   -  تعالى - فأمَرَ الله

لاةَ   ﴿:  بها بقوله -  تعالى -عن علته، وتصدر عنه آثلالالالالالالالالالالااره، وأثلالالالالالالالالالالاار الصلاة ونتائجها هي ما أنبأنا الله إِنَّ الصَّ
اءِ وَالْمُنْكَرِ  هُ   ﴿-  تعالى  -: (، وقوله45)العنكبوت، الآية  ﴾ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشلالالالالالاَ انَ خُلِقَ هَلُوعًا، إِذَا مَسلالالالالالاَّ نْسلالالالالالاَ إِنَّ الْإِ

لَاتِهِمْ دَائِمُونَ﴾) ال لِّينَ، الَّذِينَ هُمْ عَلَى صلاَ هُ الْخَيْرُ مَنُوعًا، إِلاَّ الْمُصلاَ رُّ جَلُوعًا، وَإِذَا مَسلاَّ   -19معارا، الآيات من الشلاَّ
22). 

بالمعنى الذي نقلت إليه،  وهذه هي الجوانع الإنسلالالالالالاانية والدينية، والسلالالالالالالوكية، والثقافية، المقترنة بمدلول الصلالالالالالالاة
 .وهو ما يسمَّى بفعل التأثُر بالقول في نظرية أفعال الكلام

الذين يأتون الصلالاة، بصلاورة الصلالاة من الحركات، والألفلالالالالالالالالالالالالالالالااظ مع  -  تعالى -أما دلالة)الإتيان( فقد توعَّد الله



ر اللُّغ  أحمد جمعة                                                                                                 )مُقاربةٌ دلاليَّةُ تداوُليَّةٌ(ة أثرُ دلَالةِ الألفاظِ الإسلاميَّة في تطوُّ

 

70 

اهُونَ، الَّذِينَ هُمْ يُرَاءُو  لاتِهِمْ سلالالالالالاَ لِّينَ الَّذِينَ هُمْ عَنْ صلالالالالالاَ نَ،  السلالالالالالاهو عن معنى اللبادة وسلالالالالالارها، بقوله:﴿ فَوَيْلت لِلْمُصلالالالالالاَ
(، فسلالالالامَّاهم مصلالالالالين لأنهم أتوا بصلالالالاورة الصلالالالالاة، لا بمعناها، كما  7  -4وَيَمْنَعُونَ الْمَاعُون﴾) الماعون، الآيات من

ه فيها العبد بكافلالالالالالالالاة حواسلالالالالالالالاه وجوارحلالالالالالالالاه، خشية ه وطعوراً بعظمة  وصفهم بالسهو عن الص لاة الحقيقية التي يتوجَّ
  .(30م، صفحة 2002سلطانه )مرسي، 

فلاالتعبير بلاالإقلااملاة دون الأداء تلامم؛ لأن الإقلااملاة فعلهلاا في الوقلات المحلادد لهلاا والقيلاام هو بعض أركلاان الصلالالالالالالالالالالالالالالاة  
(، والصلاة في معنى الشرع: "هي  61،  1"والقيام حقيقة من المصلي لا من الصلاة " )أبوحيان، د. ف، صفحة ا

طلالالالالالالاور، تفسلالالالالالالاير التحرير والتنوير،  الخضلالالالالالالاوع بهيأة مخصلالالالالالالاوصلالالالالالالاة، ودعاء مخصلالالالالالالاوص، وقراءة وعدد وأوقات" )عا
  .(234، 1ه، صفحة ا1404 -م1984

م( وتكمن قوته في إثبات 2006أما في الحث على إخراا اللكاة فدلالة)الإتياء أقول من الإعطاء( )السلالالالايوطي، 
مفعوللاه؛" لأن الإعطلااء للاه مطلااوع، فيقول: أعطلااني فعطوت ولا يقلاال في الإتيلااء: آتلااني فلامتيلات، وإنملاا يقلاال: آتلااني  

م، صلالالالالالالالافحة  1995ي لا مطاوع له" )اللوبعي، فأخذت، والفعل الذي له مطاوع أضلالالالالالالالاع  في إثبات مفعوله من الذ 
(، وفي التركيلاع)يؤتون اللكلااة( اقتران لفد)الإيتلااء( بلااللكلااة؛ لأن الإيتلااء هو الإعطلااء، وهو مسلالالالالالالالالالالالالالاتعلاار للإنعلاام  21

﴿لَنْ تَنَالُوا الْبِرَّ -- :بالحالة النافعة لأن طلالالالالاأن الإعطاء أن يكون تمكينًا بالمأخوذ المحبوب، ومما يؤيد ذلك قوله
  .(92تَّى تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ﴾) آل عمران، الآية: حَ 

في الأموال، أما العطاء فقد يكون بالإكراه، وليس اعترافًا    -  تعالى -فالإيتاءُ يكون طواعية، واعتراف بحق الله
اغِرُونَ﴾)التوبة، الآية:   -  تعالى -:  لأحد في المال المُعطَى، ومنه قوله ﴿ حَتَّى يُعْطُوا الْجِلْيَةَ عَنْ يَدٍ وَهُمْ صلالالالالالاَ

، فاللكاة أداء المال وقد جبلت النفوس على الشلالالالالالاح، فإطلاق -تعالى    -(، واللكاة: هي المال المبذول لوجه الله29
ال( بهذا التخصلالالالالالالاي، صلالالالالالالاار مصلالالالالالالاطلحاً على هذا المعنى)المدلول( وملامماً له وهو الحاضلالالالالالالار في  لفد اللكاة)الدَّ

ر الدلالي  .الأذهان، حتى تُنوسي المعنى اللغوي وهذا ضرب من التطوُّ
ودلالة اقتران المدلولين الصلالالالالالالالاة واللكاة إنَّ الصلالالالالالالالاة حق الله لأنها تشلالالالالالالاتمل على توحيده وتمجيده، والثناء عليه،  

م،  1996والإنفاق هو الإحسلالاان للمخلوقين وهو حق اللباد فالصلالالاة واللكاة كلاهما مفروض وواجع )الصلالاابوني،  
ي القرآن الكريم من قرن اللكاة، الأمر الذي (، مما جعلهما مقترنين؛ فلم يخل ذكر الصلالالالالالالالالالالالاة ف22،  1صلالالالالالالالالالالافحة ا

رضلاي الله تعالى    -يقاتل المرتدين عن دفع اللكاة، فقال لسلايدنا عمر  -رضلاي الله تعالى عنه  -جعل سلايدنا أبا بكر
(، " 287،  29:" لأقاتلَنَّ من فرَّق بين الصلالالالالالالاة واللكاة " )عاطلالالالالالاور، تفسلالالالالالاير التحرير والتنوير، صلالالالالالافحة ا-عنهما

التمخي بينهما في آيات القرآن" )عاطلالاور، تفسلالاير التحرير والتنوير،   قع ذكر الصلالالاة بذكر اللكاة لكثرةفكثيراً ما يع
 .(13، 18صفحة ا

ةُ...،  ةُ، الصلالالالالالالالالالالالالالااخلاَّ ومن ذللاك ألفلااظ تتعلق بعلاالم الغيلاع لم تكن العرب تعرف ملادلولاتهلاا، مثلال:الحلااقلاَّةُ القلاارعلاةُ الطلااملاَّ
رها القرآن الكريم تفسلالالالالالايراً مقترنا بكل منها، مثال على   تفيد مجملا ليس له علاقة بالأحكام التكليلية العملية قد فسلالالالالالاّ

ةُ وَ  ارِعلاَ ا الْقلاَ ةُ، ملاَ ارِعلاَ الْفَرَامِ الْمَبْثُوثِ...﴾) القلاارعلاة، الآيلاات من ذللاك:﴿الْقلاَ ةُ، يَوْمَ يَكُونُ النلاَّاسُ كلاَ ارِعلاَ ا الْقلاَ ا أَدْرَاكَ ملاَ   -1ملاَ
( فصلالالالالالالاار بذلك كل لفد منها مصلالالالالالالااحباً ليوم البعث الذي لم يكن معروفا لدل العرب في الجاهلية، وارتبط اللفد 4

 .بهذه الدلالة في أذهان المسلمين بعد مجيء الإسلام



ر اللُّغ  أحمد جمعة                                                                                                 )مُقاربةٌ دلاليَّةُ تداوُليَّةٌ(ة أثرُ دلَالةِ الألفاظِ الإسلاميَّة في تطوُّ

 

71 

)المصلالالالالاطلحات( سلالالالالاواء تلك الألفاظ التي جاء بها الإسلالالالالالام ولم تكن    والأصلالالالالاوليون عندما يسلالالالالاتعملون هذه الألفاظ
معروفلاة للاديهم واقترنلات بهلاا معلاان خلااصلالالالالالالالالالالالالالالاة، أم التي نقللات من معلاانيهلاا اللُّغويلاة إلى معلاان أخرل تلاممهلاا، فلاإنَّهم  

ر الدلاليّ التداولي لبعض ألفاظ اللغة  .يشيرون إلى التطوُّ
ففي لفد )الصلالالالاة( تغيُّر في الدلالة والاسلالالاتعمال، حيث نقل من معناه اللُّغوي )الدعاء( إلى معنى طلالالارعي صلالالاار 
مقترنًا بتلك الأفعال والأقوال المخصلالالالالاوصلالالالالاة؛ أي: هيئة الصلالالالالالاة بما يصلالالالالااحبها من طلالالالالاروف وأركان، ابتداء بتكبيرة  

 .المختلفة وما تشتمل عليه من طروف وأركان الإحرام، وانتهاء بالسلام، وكذلك ألفاظ اللبادات بتعريفاتها
إذا حذف لفد أو ألفاظ من   ومن التراكيع التي جاءت مع الإسلالالام ويقصلالاد بها معان بذاتها، حيث يختلُّ المعنى

تلك اللبارات والجمل، أو ينصلالالارف المعنى إلى غير المراد منها مثال ذلك: ألفاظ الشلالالاهادتين: أطلالالاهد أن لا إله إلا  
 .الله، وأطهد أن محمدًا رسولُ الله، الاستعاذة: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، سبحان الله، ما طاء الله، حسبي الله

بلاات، فتحفد ولا يقلااس عليهلاا كبسلالالالالالالالالالالالالالاملال؛ إذا قلاال: بسلالالالالالالالالالالالالالام الله الرحمن الرحيم،   ومنلاه أفعلاال نحتتهلاا العرب من مركَّ
 .(37م، صفحة 1965وحوقل إذا قال: لا حول ولا قوة إلا بالله، وطبلق إذا قال: أطال الله بقاءك" )الحملاوي، 

بة منها في مفهومها القضوي الذي يفهم من ضمِّ مفرداتها  يتمثَّل البعد التَّداولي ل لفاظ الإسلامية وبخاصة المركَّ
في علاقات إسنادية، مضافًا إلى ذلك القوة الإنجاميَّة الحرفيَّة بمختل  الصيغ الأسلوبية, ويستكمل ذلك ما يضليه  

ها من خارا  اللغة، وبذا يتحقَّق فعل التأثُّر بالقول، وذلك هو قصلاد المشلارِّع من نقل  الاسلاتعمال من إيحاءات يسلاتمدُّ
 .دلالة اللفد من الوضع إلى الاستعمال

  الأبعاد الدلالية والتداولية ل لفاظت والتراكيع الواردة في الحديث   المبحث الثالث:
تراكيع ارتبطت ألفاظها بمدلولاتها، قيل لم تُسمع من غيره؛ فتداولها الناس من بعده، أمثلتها:   صلى الله عليه وسلم  ورد عن الرسول

َُ اَلْمُؤْمِنُ مِنْ جُحْ  دَ ا عَنْلَانِ" و"اَلْآنَ حَمِيَ اَلْوَطِيسُ" و"لَا يُللاْ هِ" و"لَا يَنْتَطِحُ فِيهلاَ اتَ حَتَْ  أَنْفلاِ تَينِ" و" اَلْحَرْبُ "ملاَ رٍ مَرَّ
مَنِ" )السلالالالالالالالالايوطيّ،  خُدْعَةت" و" رَاءُ اَلدِّ حْرًا" )الميداني، 302م، صلالالالالالالالالافحة  1987إِيَّاكُمْ وخَضلالالالالالالالالاْ ( ، "إِنَّ مِنَ اَلْبَيَانِ لَسلالالالالالالالالاِ
فْلَى" )الميداني، مجمع الأمثال،  .(1)،  13، 1م، صلالالالالالالالافحة ا2007ه   1428 (، و" اَلْيَدُ اَلْعُلْيَا خَيْرت مِنَ اَلْيَدِ اَلسلالالالالالالالاُّ
  .((4656)، 437، 3م، صفحة ا2077 -ه1428

بعض اللبارات المتلاممة التي لم يسلالالالابقه إليها عربيّ ولا طلالالالااركه فيها أعجميّ، ولم   صلى الله عليه وسلم  ذكر الجاحد أن للرسلالالالاول
يْدِ فِي جَوْفِ اَلْفَرَا" )الجاحد أ.،  تسلالالاند لأحد، مما صلالالاار مسلالالاتعملًا، ومثلًا سلالالاائرًا منه: "يَا خَيْلُ اِرْكَبِي"، و" كُلُّ الصلالالاَّ

  .(16، 15، 2م، صفحة ا1998
 :أهم النتائج

 .كان للقرآن الكريم أثرت كبيرت في تطوُّر حياة العرب، الاجتماعية، والعقلية والدينية .1
اهلالاا بلالاه من الألفلالااظ والمفلالااييم   .2 رًا هلالاائلًا في لغلالاة العرب بملالاا أملالادَّ أحلالادث القرآن الكريم والحلالاديلالاث النبويّ تطوُّ

 .المستحدثة، أو تلك التي غُيَّرت مدلولاتها، أو التي أهُمل استعمالها لاستهجانها وعدم تماطيها مع تعاليمه السمحة
ر الدلالي ل لفاظ الإسلامية على الاستعمال منطلقًا من الوضع .3  .يعتمد التطوُّ
ر الدَّلاليّ ل لفاظ الإسلالالالامية سلالالاموًّا وانحطاطًا بما يترتَّع عليه من إصلالالالاح طلالالاأن أتباعه في   .4 يختل  التطوَّ

نيا للفوم برضا الله في الآخرة، لذا بقيت محافظة على مدلولاتها حتَّى مماننا هذا.   الدُّ



ر اللُّغ  أحمد جمعة                                                                                                 )مُقاربةٌ دلاليَّةُ تداوُليَّةٌ(ة أثرُ دلَالةِ الألفاظِ الإسلاميَّة في تطوُّ

 

72 

 :قائمة المصادر والمراجع
 .القرآن الكريم برواية حف،

 .5م، ف 1984إبراييم أنيس، دلالة الألفاظ، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة،  .1
 .م 1965، 16أحمد الحملاوي، طذا العرف في فن الصرف، مصطفى البابي الحلبي بمصر، ف  .2
أحمد امحمد جمعة، المتلاممات اللفظية بين الدَّلالة والتداولية "كتاب مجمع الأمثال للميدانيّ أنموذجاً" أطروحة دكتوراه   .3

  .م2017مرقونة، كلية اللغات، جامعة طرابلس، 
 .م2006، 6أحمد مختار عمر، علم الدلالة، عالم الكتع، القاهرة، ف .4
  م1992لبنان  -أبوحيان الأندلسي)محمد بن يوس (، البحر المحيط، دار الفكر، بيروت .5
  .استيفن أولمان، دور الكلمة في اللغة، تر: كمال بشر، د. ت، د. ف .6
 .1980توفيق محمد طاهين، المشترك اللغوي، مكتبه ويبه، القاهرة، د. ف،  .7
الثعالبي)أبومنصور عبدالملك محمد بن إسماعيل(، فقه اللغة وأسرار العربية، تح  محمد إبراييم سليم، مكتبة القاهرة، د.  .8
  .م1995ف، 
 .م1998، 7الجاحد)أبو عمرو عثمان بن بحر(، البيان والتبيين، تح: عبدالسلام هارون مكتبة الخانجي القاهرة، ف .9
 1لبنان، د. ت، د. ف، مج.  -الحيوان، تح: فومي عطول، دار صعع، بيروت- 
  -الخطيع التبريلي)يحي بن محمد بن علي الخطيع(، تهذيع إصلاح المنطق تح: فخر الدين ةباوة، دار الآفاق، بيروت .10
 .م1998لبنان، 
 .م 2001رجع عبدالجواد إبراييم، دراسات في الدلالة والمعجم. دار غريع القاهرة  .11
 .مكي الدين طلبان، أصول الفقه الإسلامي، دار الكتاب الجامعي، القاهرة .12
،  2،ع2اجتماعية (، مجلة جامعة سبها)العلوم الإنسانية( مج –مياد عل الدين العوف، العرب والعربية)مقاربة لغوية .13
 .م2003
 .م2006السيوطي)جلال الدين عبدالرحمن(،الإتقان في علوم القرآن، مكتبة الصفا القاهرة،  .14
  م1987لبنان، د. ف،  -العصرية، بيروت الملهر في علوم اللغة وأنواعها، تح: محمد جاد المولى وآخرين، المكتبة -
 .م1995طالع محمد اللوبعي، ظاهرة الترادف في ضوء التفسير البياني، منشورات جامعة قاريونس، بنغامي،  .15
 .م1984ابن عاطور)محمد الطاهر(، تفسير التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر   .16
 .م1981الأردن،  - عبدالجليل عبدالرحيم، لغة القرآن الكريم، مكتبة الرسالة الحديثة، عمان .17
  .م2002ه   1423، 4عبدالغفَّار هلال، علم اللغة بين القديم والحديث، ف .18
 .م2004،  3علي عبدالواحد وافي، فقه اللغة، نهضة مصر، ف .19
  .الغرناطلاي)أبوالقاسم محمد بن أحمد بن جليّ الكلبيّ(، التسهيل لعلوم التنليل الدار العربية للكتاب، د ف، د ت .20
ابن فارس) أبو الحسين أحمد بن فارس بن مكريا الرامي(، الصاحبي في فقه اللغة العربية ومسائلها وسنن العرب في   .21

 .م1993ه، 1414كلامها، تح: عمر فاروق الطبَّاع، مكتبة المعارف، بيروت، 
 .م2002كمال الدين عبدالغني مرسي، مراعاة النظير في كلام الله العليّ القدير، دار المعرفة الجاملية،    .22
 .لبنان، د. ف، د. ت -محمد فؤاد عبدالباقي، المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، دار إحياء التراث العربي، بيروت .23
 .م1997 3محمد فتحي الدريني، المناهج الأصولية، مؤسسة الرسالة، بيروت، ف .24
 .1، مج 1996محملالاد علي الصابوني، صفوة التفاسير، دار السلام،    .25
مة للقارئ العربي(، دار الفكر العربي، القاهرة.  .26  .م1999ه   1420محمود السعران، علم اللغة)مقدِّ
،  2لبنان، ف -ابن منظور)أبوالفضل جمال الدين محمد بن مكرم(، لسان العرب، دار إحياء التراث العربي، بيروت .27
 .م1977



ر اللُّغ  أحمد جمعة                                                                                                 )مُقاربةٌ دلاليَّةُ تداوُليَّةٌ(ة أثرُ دلَالةِ الألفاظِ الإسلاميَّة في تطوُّ

 

73 

بيروت،  - إبراييم، المكتبة العصرية، صيدا   الفضل الميدانيّ)أبوالفضل أحمد بن محمد(، مَجمَع الأمثال، تح: محمد أبو .28
 م. 2007ه  1428


